
1 
 

Verslag bijeenkomst Emmanuel Levinas, te Bosch en Duin. Datum: 30 januari 2015. 

Emmanuel Levinas. 

1. Biografie 

Emmanuel Levinas (Kaunas, Litouwen, 12 
januari 1906 [1] - Parijs, 25 december 1995) 
was een Frans-joodse filosoof van Litouwse 
afkomst. Wijsgerig gezien was hij een 
fenomenoloog. Levinas koesterde 
aanvankelijk een grote bewondering voor 
Heidegger maar in de verdere ontwikkeling 
van zijn denkweg heeft Levinas een zeer 
fundamentele kritiek ontwikkeld op het denken 
van Heidegger . 

De ontvangst van zijn gedachtegoed is pas laat op gang gekomen (in Nederland in 
de jaren 70 en daarna) en deze maakt een sterke ontwikkeling door sinds zijn 
overlijden in 1995.  

Als kind maakt hij in de Oekraïne de Oktoberrevolutie van 1917 mee. In dezelfde tijd 
ervaart hij voor het eerst aan den lijve de gewelddadige pogroms tegen de Russische 
joden. De vraag naar de verschrikking van het geweld zal hem heel zijn verdere 
leven blijven bezighouden. Thuis spreekt hij geen Hebreeuws maar Russisch en al 
vroeg maakt hij zich vertrouwd met de Russische literatuur. Citaten en voorbeelden 
van situaties uit de werken van Gogol, Dostojevski en Tolstoj, komen we door zijn 
gehele oeuvre heen tegen. Levinas groeit op in een joodse cultuur, onder toezicht 
van een privéleraar die hem vertrouwd maakt met het Hebreeuws van de bijbel. 

In zijn geboortestreek Litouwen wordt de joodse cultuur gekenmerkt door discipline 
en soberheid, waarin, in de lijn van de talmoedische traditie, het intellectualisme de 
overhand heeft. In de talmoed, die als commentaar op de vijf wetten van Mozes een 
zeer belangrijke rol speelt in het jodendom, worden verschillende commentaren en 
interpretaties gegeven van de overlevering van Mozes. Binnen het jodendom 
ontwikkelde zich een talmoedische traditie, waarin de discussie onder rabbijnen een 
belangrijke rol speelde. De rabbinale discussie komt nooit tot het 'laatste woord', 
want elk laatste woord vormt weer de basis voor nieuwe discussie. Daarmee heeft 
deze talmoedische traditie een filosofisch karakter. In het milieu waarin Levinas 
opgroeit, wordt de filosofische discussie dus hoog geacht. 

Al geruime tijd voor zijn verwerven van de Franse nationaliteit begon hij in 1923 met 
zijn studie filosofie aan de Universiteit van Straatsburg. In 1928 ging hij naar de 
Universiteit van Freiburg in Duitsland voor de studie in de fenomenologie bij Edmund 
Husserl. Daar ontmoette hij ook Martin Heidegger, wiens hoofdwerk Sein und Zeit 
(1927) een diepe en blijvende invloed had op zijn denken.  

In 1930 naturaliseerde hij tot Fransman. In de Tweede Wereldoorlog was hij Frans 
militair. Hij was een polyglot (hij beheerste onder meer Litouws, Russisch, Duits en 
Frans, alsook Jiddisch, Hebreeuws en Grieks) en door zijn talenkennis was hij 

http://nl.wikipedia.org/wiki/Kaunas
http://nl.wikipedia.org/wiki/Litouwen
http://nl.wikipedia.org/wiki/12_januari
http://nl.wikipedia.org/wiki/12_januari
http://nl.wikipedia.org/wiki/1906
http://nl.wikipedia.org/wiki/Emmanuel_Levinas#cite_note-1
http://nl.wikipedia.org/wiki/Parijs
http://nl.wikipedia.org/wiki/25_december
http://nl.wikipedia.org/wiki/1995
http://nl.wikipedia.org/wiki/Frankrijk
http://nl.wikipedia.org/wiki/Joden
http://nl.wikipedia.org/wiki/Filosoof
http://nl.wikipedia.org/wiki/Litouws
http://nl.wikipedia.org/wiki/Fenomenologie
http://nl.wikipedia.org/wiki/Heidegger
http://nl.wikipedia.org/wiki/Polyglot


2 
 

werkzaam als tolk. Vrijwel zeker hierdoor heeft hij ondanks zijn joodse afkomst zijn 
Duitse krijgsgevangenschap overleefd. Deze omstandigheid werd een facet van zijn 
persoonlijkheid dat hem ook tot een der vooraanstaande 20e-eeuwse denkers over 
mensenrechten, humaniteit en vervolging zou maken, zoals ook bijvoorbeeld de 
Duits-joodse en lange tijd staatloze vluchtelinge Hannah Arendt. Hoewel hij ernaar 
streefde vergevingsgezind te zijn, zwoer hij na de oorlog nooit meer een voet op 
Duitse bodem te zullen zetten. Zijn vrouw en dochter overleefden de oorlog als 
onderduikers in een Frans klooster. 

Na de Tweede Wereldoorlog werd hij directeur van het ENIO, een kweekschool voor 
joodse leraren. Onder leiding van de mysterieuze kluizenaar Chouchani gaat Levinas 
zich vanaf 1947 volledig toeleggen op de bestudering van de talmoed. De weg die 
Levinas hiermee inslaat zal hij nooit meer verlaten. Echter, het is maar één tak van 
zijn werk. Zijn talmoedische studies vormen, volstrekt gescheiden van zijn filosofisch 
oeuvre, een belangrijk aspect van zijn werk. De strenge joodse achtergrond van 
Levinas wordt door zijn gehele werk, ook door het filosofische, weerspiegeld, hoewel 
hij nooit geloofsargumenten aanvoert binnen zijn filosofie. 

Gedurende de jaren 50 begon hij zijn eigen opvattingen te ontwikkelen. Zijn eerste 
grote werk was Totaliteit en Oneindigheid (1961). Levinas gaf les (o.a. als 
hoogleraar) aan de universiteiten van Poitiers, Nanterre en Parijs. Onder andere 
ontving hij een eredoctoraat van de Universiteit Leiden op 15 mei 1975, in de 
Pieterskerk aldaar. 

Fenomenologie. 

De fenomenologie is een filosofische stroming, waarvan Edmund Husserl (1859 – 
1938) als de geestelijk vader geldt. Ook Goethe hield zich al met fenomenologie 
bezig. Letterlijk betekent het ‘leer van de verschijnselen’. De fenomenologie probeert 
een eigen en oorspronkelijk antwoord te geven op de vraag: ‘wat kan ik weten?’ 
Volgens Husserl kun je over de werkelijkheid zelf niets te weten komen. Die dient 
dan ook ‘tussen haakjes gezet te worden’. Het enige waar de mens zeker van kan 
zijn, is zijn ervaring van de werkelijkheid. Die ervaring is altijd een ervaring in het 
bewustzijn. Dat bewustzijn staat dan ook centraal. Het gaat er dan vervolgens om  
het verschijnsel in het bewustzijn ‘voor zich te laten spreken’. Het gaat erom te zien 
en te luisteren naar wat het verschijnsel in het bewustzijn te kennen geeft. Dat kan 
alleen als je probeert afstand te nemen van alle opvattingen en (voor)oordelen die je 
al hebt. Op die manier keer je terug ‘naar de zaken zelf’. Deze benadering moet ertoe 
leiden dat je het wezenlijke van het verschijnsel op het spoor komt (wesensschau) en 
zo een beeld krijgt van de essentie van wat iets is.  

De fenomenologie is ontstaan uit kritiek op de eenzijdige bestaande 
kennisverwerving. In de fenomenologie wordt de afstand tussen verschijnsel en 
mens overbrugd door de onmiddellijke waarneming in het bewustzijn.  

Filosofie is egologie – totaliteit en oneindigheid.  

Levinas heeft kritiek op het westers denken. Sinds Descartes – maar ook al eerder – 

staat het ik centraal. Descartes’ ‘ik denk, dus ik besta’ kun je lezen met nadruk op 

denk, maar tegelijkertijd is er ook een nadruk op IK.  

http://nl.wikipedia.org/wiki/Hannah_Arendt
http://nl.wikipedia.org/wiki/Hoogleraar
http://nl.wikipedia.org/wiki/Poitiers
http://nl.wikipedia.org/wiki/Nanterre
http://nl.wikipedia.org/wiki/Universiteit_van_Parijs
http://nl.wikipedia.org/wiki/Eredoctoraat
http://nl.wikipedia.org/wiki/Universiteit_Leiden
http://nl.wikipedia.org/wiki/Pieterskerk_(Leiden)


3 
 

Sinds de 17e eeuw heeft de mens een enorme vooruitgang geboekt in zijn drang om 

de natuur te kennen en te beheersen. Het denken van de Verlichting speelt daarin 

een grote rol. Naast de beheersing van de natuur kenmerkt zich deze periode door 

een enorme economische opbloei op basis van de ontwikkeling van de ‘vrije-markt-

economie’ dat als uitgangspunt heeft het eigenbelang dat tegelijk dienstbaar is aan 

het algemeen belang. Natuurbeheersing, economische ontwikkeling en 

wetenschappelijke en technische vooruitgang vormen een cluster dat de mens een 

relatief grote macht verleent ten opzichte van voorgaande perioden.  

In het verlengde daarvan kun je het begrip totaliteit en totaliseren plaatsen. In dat 

begrip is nl. wezenlijk dat je het andere, het onbekende, het ongrijpbare opheft door 

het te herleiden naar het al bekende. Je zou kunnen zeggen ‘onbekend maakt 

onbemind’ en dat onbekende moet daarom opgeheven worden door het te herleiden. 

Dat kan door dit onbekende  een plaats te kunnen geven in onze begrippen. Dat 

totaliseren gebeurt op allerlei niveaus. Het is een grondhouding.  

Tegenover de totaliteit staat de oneindigheid. Deze oneindigheid is de erkenning van 

het anders zijn van het andere, de Ander. De Ander staat tegenover ons en wij 

kunnen hem/haar niet tot onszelf herleiden of tot een begrippensysteem. De ander 

zal ons daarin altijd voor een deel ontsnappen. Willen we de ander tot zijn recht laten 

komen, dan moeten we juist zijn andersheid willen erkennen. De Ander staat in een 

horizontale relatie tot ons en omvat in die zin alle mensen (en dieren). 

En tegenover Descartes staat: niet ‘ik denk, dus ik ben’, maar ‘de ander is, dus ik 

ben’. Dit uitgangspunt ‘de ander is, dus ik ben’ zullen we de komende weken verder 

uitwerken. 

Mens zijn 

Wat is kenmerkend aan mens zijn. We vragen ons dit af. We kijken ook hoe het 

beeld van ons overeenkomt met dat van Levinas. In onze antwoorden komen een 

aantal belangrijke begrippen naar voren. Als eerste wordt lijden genoemd als 

kenmerkend. Het doet denken ook aan de filosofie van Schopenhauer die dit thema 

in zijn denken centraal stelt. Een ander aspect is ‘de drang tot zelfbehoud. Ook wordt 

genoemd ‘egoïsme’, gerichtheid op zichzelf. Verder ook ‘vrijheid’ en 

‘verantwoordelijkheid’.  

Het antwoord van Heidegger op deze vraag zou ‘Sorge’ kunnen zijn. De zorg die we 

hebben om ons bestaan en om de handhaving daarvan. Levinas sluit daar op aan. 

Hij vraagt zich af waarom Sorge zo belangrijk is. Zijn antwoord is het feit dat wij 

gehecht zijn aan leven. Die gehechtheid aan leven hebben we opgedaan in de 

ervaring van het genieten. En Levinas bedoelt dat heel primair en ook fysiek. Adem 

halen, zonlicht op ons lichaam……. Het is een fundamentele ervaring van 

lichamelijke onafhankelijkheid, een natuurlijk gegeven van gelukkige hechting aan 

het eigen bestaan.  



4 
 

Levinas stelt dit genieten centraal. In het genieten verbinden we ons met dit leven. 

En van daaruit hebben we ook de zorg om het genieten voort te kunnen zetten. Dat 

doen we in het wonen en in het werk. In het wonen verschaffen we ons een veilige, 

ruimte, die de sfeer ademt van intimiteit en geborgenheid. Het wonen  is ook de basis 

van gewoonte en de plek van waaruit ik de openbare ruimte betreed. In de woning 

kan ik ook de producten van mijn werk opslaan. Werk is erop gericht mijn genieten 

ook in de toekomst veilig te kunnen stellen. Daarvoor moet ik deels mijn huidig 

genieten opgeven. 

Wat is de essentie van het genieten. Als triviaal voorbeeld ‘het eten van een broodje 

kaas’. De eerste hap levert het meeste genieten op, nl. ik bevredig in het eten mijn 

behoefte aan voedsel en dit maakt mij (tijdelijk) onafhankelijk van die behoefte. Ik 

ben die behoefte de baas en vestig zo mijn onafhankelijkheid. Die is broos, want de 

afhankelijkheid ligt altijd op de loer. Die afhankelijkheid toont zich in het lijden. Ik ben 

dan niet de baas  over het zijn, maar het zijn is mij de baas.  

Het is precies deze ambivalentie van genieten en lijden die de mens kenmerkt, 

volgens Levinas. 

Verantwoordelijkheid. 

Hoe zeer ik ook ingesteld ben op het handhaven van mijn genieten (Sorge) ik wil 

daar toch ook aan voorbij. Ik verlang naar een overstijging van het genieten en dat 

gebeurt in de verantwoordelijkheid voor de Ander. Dat is niet in de eerste plaats een 

rationale keuze van jezelf, maar een ‘geroepen’ zijn door de ander, preciezer gezegd 

‘het gelaat van de ander’. De ander in nood gebiedt mij mijn genieten op te schorten 

en verantwoordelijkheid te nemen voor hem/haar. Dat gebieden is geen bevel of 

actie van de ander, maar dat is het appèl dat van hem/haar uitgaat. Dat appèl 

ontvang ik, nog voordat ik me daar bewust van kan zijn. Mijn ethische gevoeligheid 

pikt dat signaal op en dan pas word ik me ervan bewust. Ik kan dan vervolgens 

kiezen of ik wel of niet op het appèl in ga. 

We besluiten om de volgende bijeenkomst – vrijdag 27 maart - verder te gaan met 

het uitdiepen van het denken van Levinas. Wellicht biedt het verslag ook aanleiding 

daarvoor. Maar in elk geval stel ik voor om nog even opnieuw terug te komen op dat 

‘appèl van de ander’. Dat is wel een kernthema. Wat betekent dat concreet als 

maatschappelijk thema. Dat is het thema van de ‘derde ander’. Vervolgens zouden 

we de stelling kunnen bekijken ‘de ander is, dus ik ben’. Volgens Levinas geldt dat 

bijvoorbeeld voor denken en taal. Ook is het boeiend om te kijken hoe ons leven 

gestructureerd lijkt langs een lijn vol tegenspraak. Die tegenspraak kun je vatten in 

‘autonomie en heteronomie’. Vandaaruit verbindt Levinas ons bestaan met het zijn 

als het meest algemene. Levinas gaat dan op zoek naar de bron van dat zijn.  

Tot 27 maart, 

Groet, Hans Beuk 


