Verslag bijeenkomst Emmanuel Levinas, te Bosch en Duin. Datum: 30 januari 2015.

Emmanuel Levinas.

1. Biografie

Emmanuel Levinas (Kaunas, Litouwen, 12
januari 1906 M - Parijs, 25 december 1995)
was een Frans-joodse filosoof van Litouwse
afkomst. Wijsgerig gezien was hij een
fenomenoloog. Levinas koesterde
aanvankelijk een grote bewondering voor
Heidegger maar in de verdere ontwikkeling
van zijn denkweg heeft Levinas een zeer
fundamentele kritiek ontwikkeld op het denken
van Heidegger .

De ontvangst van zijn gedachtegoed is pas laat op gang gekomen (in Nederland in
de jaren 70 en daarna) en deze maakt een sterke ontwikkeling door sinds zijn
overlijden in 1995.

Als kind maakt hij in de Oekraine de Oktoberrevolutie van 1917 mee. In dezelfde tijd
ervaart hij voor het eerst aan den lijve de gewelddadige pogroms tegen de Russische
joden. De vraag naar de verschrikking van het geweld zal hem heel zijn verdere
leven blijven bezighouden. Thuis spreekt hij geen Hebreeuws maar Russisch en al
vroeg maakt hij zich vertrouwd met de Russische literatuur. Citaten en voorbeelden
van situaties uit de werken van Gogol, Dostojevski en Tolstoj, komen we door zijn
gehele oeuvre heen tegen. Levinas groeit op in een joodse cultuur, onder toezicht
van een privéleraar die hem vertrouwd maakt met het Hebreeuws van de bijbel.

In zijn geboortestreek Litouwen wordt de joodse cultuur gekenmerkt door discipline
en soberheid, waarin, in de lijn van de talmoedische traditie, het intellectualisme de
overhand heeft. In de talmoed, die als commentaar op de vijf wetten van Mozes een
zeer belangrijke rol speelt in het jodendom, worden verschillende commentaren en
interpretaties gegeven van de overlevering van Mozes. Binnen het jodendom
ontwikkelde zich een talmoedische traditie, waarin de discussie onder rabbijnen een
belangrijke rol speelde. De rabbinale discussie komt nooit tot het 'laatste woord',
want elk laatste woord vormt weer de basis voor nieuwe discussie. Daarmee heeft
deze talmoedische traditie een filosofisch karakter. In het milieu waarin Levinas
opgroeit, wordt de filosofische discussie dus hoog geacht.

Al geruime tijd voor zijn verwerven van de Franse nationaliteit begon hij in 1923 met
zijn studie filosofie aan de Universiteit van Straatsburg. In 1928 ging hij naar de
Universiteit van Freiburg in Duitsland voor de studie in de fenomenologie bij Edmund
Husserl. Daar ontmoette hij ook Martin Heidegger, wiens hoofdwerk Sein und Zeit
(1927) een diepe en blijvende invlioed had op zijn denken.

In 1930 naturaliseerde hij tot Fransman. In de Tweede Wereldoorlog was hij Frans
militair. Hij was een polyglot (hij beheerste onder meer Litouws, Russisch, Duits en
Frans, alsook Jiddisch, Hebreeuws en Grieks) en door zijn talenkennis was hij


http://nl.wikipedia.org/wiki/Kaunas
http://nl.wikipedia.org/wiki/Litouwen
http://nl.wikipedia.org/wiki/12_januari
http://nl.wikipedia.org/wiki/12_januari
http://nl.wikipedia.org/wiki/1906
http://nl.wikipedia.org/wiki/Emmanuel_Levinas#cite_note-1
http://nl.wikipedia.org/wiki/Parijs
http://nl.wikipedia.org/wiki/25_december
http://nl.wikipedia.org/wiki/1995
http://nl.wikipedia.org/wiki/Frankrijk
http://nl.wikipedia.org/wiki/Joden
http://nl.wikipedia.org/wiki/Filosoof
http://nl.wikipedia.org/wiki/Litouws
http://nl.wikipedia.org/wiki/Fenomenologie
http://nl.wikipedia.org/wiki/Heidegger
http://nl.wikipedia.org/wiki/Polyglot

werkzaam als tolk. Vrijwel zeker hierdoor heeft hij ondanks zijn joodse afkomst zijn
Duitse krijgsgevangenschap overleefd. Deze omstandigheid werd een facet van zijn
persoonlijkheid dat hem ook tot een der vooraanstaande 20e-eeuwse denkers over
mensenrechten, humaniteit en vervolging zou maken, zoals ook bijvoorbeeld de
Duits-joodse en lange tijd staatloze vluchtelinge Hannah Arendt. Hoewel hij ernaar
streefde vergevingsgezind te zijn, zwoer hij na de oorlog nooit meer een voet op
Duitse bodem te zullen zetten. Zijn vrouw en dochter overleefden de oorlog als
onderduikers in een Frans klooster.

Na de Tweede Wereldoorlog werd hij directeur van het ENIO, een kweekschool voor
joodse leraren. Onder leiding van de mysterieuze kluizenaar Chouchani gaat Levinas
zich vanaf 1947 volledig toeleggen op de bestudering van de talmoed. De weg die
Levinas hiermee inslaat zal hij nooit meer verlaten. Echter, het is maar één tak van
zijn werk. Zijn talmoedische studies vormen, volstrekt gescheiden van zijn filosofisch
oeuvre, een belangrijk aspect van zijn werk. De strenge joodse achtergrond van
Levinas wordt door zijn gehele werk, ook door het filosofische, weerspiegeld, hoewel
hij nooit geloofsargumenten aanvoert binnen zijn filosofie.

Gedurende de jaren 50 begon hij zijn eigen opvattingen te ontwikkelen. Zijn eerste
grote werk was Totaliteit en Oneindigheid (1961). Levinas gaf les (o.a. als
hoogleraar) aan de universiteiten van Poitiers, Nanterre en Parijs. Onder andere
ontving hij een eredoctoraat van de Universiteit Leiden op 15 mei 1975, in de
Pieterskerk aldaar.

Fenomenologie.

De fenomenologie is een filosofische stroming, waarvan Edmund Husserl (1859 —
1938) als de geestelijk vader geldt. Ook Goethe hield zich al met fenomenologie
bezig. Letterlijk betekent het ‘leer van de verschijnselen’. De fenomenologie probeert
een eigen en oorspronkelijk antwoord te geven op de vraag: ‘wat kan ik weten?’
Volgens Husserl kun je over de werkelijkheid zelf niets te weten komen. Die dient
dan ook ‘tussen haakjes gezet te worden’. Het enige waar de mens zeker van kan
zijn, is zijn ervaring van de werkelijkheid. Die ervaring is altijd een ervaring in het
bewustzijn. Dat bewustzijn staat dan ook centraal. Het gaat er dan vervolgens om
het verschijnsel in het bewustzijn ‘voor zich te laten spreken’. Het gaat erom te zien
en te luisteren naar wat het verschijnsel in het bewustzijn te kennen geeft. Dat kan
alleen als je probeert afstand te nemen van alle opvattingen en (voor)oordelen die je
al hebt. Op die manier keer je terug ‘naar de zaken zelf’. Deze benadering moet ertoe
leiden dat je het wezenlijke van het verschijnsel op het spoor komt (wesensschau) en
zo een beeld krijgt van de essentie van wat iets is.

De fenomenologie is ontstaan uit kritek op de eenzijdige bestaande
kennisverwerving. In de fenomenologie wordt de afstand tussen verschijnsel en
mens overbrugd door de onmiddellijke waarneming in het bewustzijn.

Filosofie is egologie — totaliteit en oneindigheid.

Levinas heeft kritiek op het westers denken. Sinds Descartes — maar ook al eerder —
staat het ik centraal. Descartes’ ‘ik denk, dus ik besta’ kun je lezen met nadruk op
denk, maar tegelijkertijd is er ook een nadruk op IK.

2


http://nl.wikipedia.org/wiki/Hannah_Arendt
http://nl.wikipedia.org/wiki/Hoogleraar
http://nl.wikipedia.org/wiki/Poitiers
http://nl.wikipedia.org/wiki/Nanterre
http://nl.wikipedia.org/wiki/Universiteit_van_Parijs
http://nl.wikipedia.org/wiki/Eredoctoraat
http://nl.wikipedia.org/wiki/Universiteit_Leiden
http://nl.wikipedia.org/wiki/Pieterskerk_(Leiden)

Sinds de 17° eeuw heeft de mens een enorme vooruitgang geboekt in zijn drang om
de natuur te kennen en te beheersen. Het denken van de Verlichting speelt daarin
een grote rol. Naast de beheersing van de natuur kenmerkt zich deze periode door
een enorme economische opbloei op basis van de ontwikkeling van de ‘vrije-markt-
economie’ dat als uitgangspunt heeft het eigenbelang dat tegelijk dienstbaar is aan
het algemeen belang. Natuurbeheersing, economische ontwikkeling en
wetenschappelijke en technische vooruitgang vormen een cluster dat de mens een
relatief grote macht verleent ten opzichte van voorgaande perioden.

In het verlengde daarvan kun je het begrip totaliteit en totaliseren plaatsen. In dat
begrip is nl. wezenlijk dat je het andere, het onbekende, het ongrijpbare opheft door
het te herleiden naar het al bekende. Je zou kunnen zeggen ‘onbekend maakt
onbemind’ en dat onbekende moet daarom opgeheven worden door het te herleiden.
Dat kan door dit onbekende een plaats te kunnen geven in onze begrippen. Dat
totaliseren gebeurt op allerlei niveaus. Het is een grondhouding.

Tegenover de totaliteit staat de oneindigheid. Deze oneindigheid is de erkenning van
het anders zijn van het andere, de Ander. De Ander staat tegenover ons en wij
kunnen hem/haar niet tot onszelf herleiden of tot een begrippensysteem. De ander
zal ons daarin altijd voor een deel ontsnappen. Willen we de ander tot zijn recht laten
komen, dan moeten we juist zijn andersheid willen erkennen. De Ander staat in een
horizontale relatie tot ons en omvat in die zin alle mensen (en dieren).

En tegenover Descartes staat: niet ‘ik denk, dus ik ben’, maar ‘de ander is, dus ik
ben’. Dit uitgangspunt ‘de ander is, dus ik ben’ zullen we de komende weken verder
uitwerken.

Mens zijn

Wat is kenmerkend aan mens zijn. We vragen ons dit af. We kijken ook hoe het
beeld van ons overeenkomt met dat van Levinas. In onze antwoorden komen een
aantal belangrijke begrippen naar voren. Als eerste wordt lijden genoemd als
kenmerkend. Het doet denken ook aan de filosofie van Schopenhauer die dit thema
in zijn denken centraal stelt. Een ander aspect is ‘de drang tot zelfbehoud. Ook wordt
genoemd ‘egoisme’, gerichtheid op zichzelf. Verder ook ‘vrijheid” en
‘verantwoordelijkheid’.

Het antwoord van Heidegger op deze vraag zou ‘Sorge’ kunnen zijn. De zorg die we
hebben om ons bestaan en om de handhaving daarvan. Levinas sluit daar op aan.
Hij vraagt zich af waarom Sorge zo belangrijk is. Zijn antwoord is het feit dat wij
gehecht zijn aan leven. Die gehechtheid aan leven hebben we opgedaan in de
ervaring van het genieten. En Levinas bedoelt dat heel primair en ook fysiek. Adem
halen, zonlicht op ons lichaam....... Het is een fundamentele ervaring van
lichamelijke onafhankelijkheid, een natuurlijk gegeven van gelukkige hechting aan
het eigen bestaan.



Levinas stelt dit genieten centraal. In het genieten verbinden we ons met dit leven.
En van daaruit hebben we ook de zorg om het genieten voort te kunnen zetten. Dat
doen we in het wonen en in het werk. In het wonen verschaffen we ons een veilige,
ruimte, die de sfeer ademt van intimiteit en geborgenheid. Het wonen is ook de basis
van gewoonte en de plek van waaruit ik de openbare ruimte betreed. In de woning
kan ik ook de producten van mijn werk opslaan. Werk is erop gericht mijn genieten
ook in de toekomst veilig te kunnen stellen. Daarvoor moet ik deels mijn huidig
genieten opgeven.

Wat is de essentie van het genieten. Als triviaal voorbeeld ‘het eten van een broodje
kaas’. De eerste hap levert het meeste genieten op, nl. ik bevredig in het eten mijn
behoefte aan voedsel en dit maakt mij (tijdelijk) onafhankelijk van die behoefte. Ik
ben die behoefte de baas en vestig zo mijn onafhankelijkheid. Die is broos, want de
afhankelijkheid ligt altijd op de loer. Die afhankelijkheid toont zich in het lijden. Ik ben
dan niet de baas over het zijn, maar het zijn is mij de baas.

Het is precies deze ambivalentie van genieten en lijden die de mens kenmerkt,
volgens Levinas.

Verantwoordelijkheid.

Hoe zeer ik ook ingesteld ben op het handhaven van mijn genieten (Sorge) ik wil
daar toch ook aan voorbij. Ik verlang naar een overstijging van het genieten en dat
gebeurt in de verantwoordelijkheid voor de Ander. Dat is niet in de eerste plaats een
rationale keuze van jezelf, maar een ‘geroepen’ zijn door de ander, preciezer gezegd
‘het gelaat van de ander’. De ander in nood gebiedt mij mijn genieten op te schorten
en verantwoordelijkheid te nemen voor hem/haar. Dat gebieden is geen bevel of
actie van de ander, maar dat is het appél dat van hem/haar uitgaat. Dat appél
ontvang ik, nog voordat ik me daar bewust van kan zijn. Mijn ethische gevoeligheid
pikt dat signaal op en dan pas word ik me ervan bewust. Ik kan dan vervolgens
kiezen of ik wel of niet op het appel in ga.

We besluiten om de volgende bijeenkomst — vrijdag 27 maart - verder te gaan met
het uitdiepen van het denken van Levinas. Wellicht biedt het verslag ook aanleiding
daarvoor. Maar in elk geval stel ik voor om nog even opnieuw terug te komen op dat
‘appél van de ander’. Dat is wel een kernthema. Wat betekent dat concreet als
maatschappelijk thema. Dat is het thema van de ‘derde ander’. Vervolgens zouden
we de stelling kunnen bekijken ‘de ander is, dus ik ben’. Volgens Levinas geldt dat
bijvoorbeeld voor denken en taal. Ook is het boeiend om te kijken hoe ons leven
gestructureerd lijkt langs een lijn vol tegenspraak. Die tegenspraak kun je vatten in
‘autonomie en heteronomie’. Vandaaruit verbindt Levinas ons bestaan met het zijn
als het meest algemene. Levinas gaat dan op zoek naar de bron van dat zijn.

Tot 27 maart,

Groet, Hans Beuk



